
Социология

265

Вестник экономики, права и социологии, 2025, № 4

Сайкина Г.К.
Доктор философских наук, 

 профессор кафедры общей философии 
Казанского (Приволжского) федерального университета

УДК 130.3:111.7:316.7
DOI: 10.24412/1998-5533-2025-4-265-271

Рациональность: ценность и/или антиценность культуры?

Ибрагимова З.З.
Кандидат философских наук, 
доцент кафедры общей философии 
Казанского (Приволжского) федерального университета 

Целью данной работы является критико-рефлексивный разбор ряда современных концеп-
ций рациональности, вскрывающих в ней противоречивую природу и антигуманную направлен-
ность. Это позволило проблематизировать тезис о «рациональности как ценности культуры» 
(В.С. Швырёв) и исследовать рациональность в плоскости социально-эпистемологического дис-
курса. В концепции «расового мышления» О. Розенштока-Хюсси выявлены черты феномена, ко-
торый, по мнению авторов, можно определить как «дегуманизацию мышления». Научной но-
визной исследования является обоснование следующих тезисов: 1) господство «вычисляющего 
мышления» (М. Хайдеггер), «разума как органа калькирования» (М. Хоркхаймер), «распределён-
ной власти» (М. Фуко) можно обозначить как новую – духовную – форму отчуждения человека, 
2) рациональность вовсе не является доминантой и высшим выражением культуры: колоссаль-
ная сила разума человека, проявляющаяся в его власти над внешней и собственной природой и 
в созидании тем самым культуры, обнаружила себя одновременно в самоотрицающем качестве 
– как возможный источник уничтожения культуры. В этой связи особо значимым становится 
прояснение причин появления в современной культуре абсурдных и бесчеловечных «гримас» раци-
ональности, обусловленных отречением человека от своего предназначения.

Ключевые слова: рациональность, разум, рассудок, вычисляющее мышление, бытийное мышление, че-
ловек, культура, ценность

Юринов В.Ю.
Кандидат философских наук,
доцент кафедры социальной философии 
Казанского (Приволжского) федерального университета 



СоциологияВестник экономики, права и социологии, 2025, № 4

266

Для цитирования: Ибрагимова З.З., Сайкина Г.К., Юринов В.Ю. Рациональность: ценность и/
или антиценность культуры? // Вестник экономики, права и социологии. 2025. № 4. С. 265–271. DOI: 
10.24412/1998-5533-2025-4-265-271.

М. Шелер в работе «Человек и история» делает 
важное замечание: «Учение о ‟homo sapiens” при-
обрело для всей Европы самый опасный характер, 
какой какая-либо идея вообще может приобрести: 
характер чего-то само собой разумеющегося» [1, 
c. 78]. Действительно, опасность данной идеи за-
ключается в том, что люди привыкли считать раз-
ум автоматически срабатывающей способностью, 
проистекающей из самого факта рождения челове-
ком. Разум обычно определяется как сущностная 
способность человека – «способность познавать су-
щее таким, каково оно есть само по себе» [1, c. 76]. 
Однако, как мы полагаем, важно следовать методо-
логии И. Канта, который, исследуя «элементы опре-
деления человека», выделял «задатки человечности 
его как существа живого и вместе с тем разумного» 
[2, c. 96], наряду с «задатками животности и лич-
ности». Все задатки, по И. Канту, «изначальны» – 
в том смысле, что без них невозможно было бы че-
ловеческое существо (с точки зрения соответствия 
сущности), но одновременно и «случайны» – в том 
смысле, что человек может существовать и «сам по 
себе», без них [2, c. 98]. Отношение к разуму всего 
лишь как к «задатку», который сам по себе не имеет 
актуальности факта, смогло бы уберечь человека от 
многих ошибок и зла. И. Кант, несколько смущаясь, 
пишет, что бывает и «злой разум», в том случае, ког-
да он не доходит до уровня «практического разума», 
«уважения к моральному закону», то есть когда, 
в сущности, человек не поднимается до уровня реа-
лизации «задатков личности» как «существа разум-
ного и вместе с тем способного отвечать за свои по-
ступки» [2, c. 96]. Следовательно, как определенный 
задаток человечности разум нуждается в актуализа-
ции, а как сущностная способность – в пронизыва-
нии всех человеческих проявлений рациональным. 
Опасность состоит в том, что разум не обязательно 
дорастает до уровня человеческой сущности. Мож-
но ли в таком случае считать разум нашей способно-
стью? Можно ли говорить, что мы владеем им?

Одновременно важно понимать, что в философии 
существует недовольство не столько неразвитостью 
рационального начала, сколько его избыточным го-
сподством. Критика рационального измерения че-
ловеческого бытия обнаруживает в рациональности 
черты «противо-человеческой силы». Рациональ-
ность критикуется за так называемую репрессив-
ность и «инструментальность». При этом, как мы 
считаем, напрашивается логичный вопрос: можно 
ли инструментализировать рациональную способ-
ность, не овладев ею? Можно ли считать ее сущ-
ностной силой, если она превращается в средство? 
Возможность противоречивой оценки роли разума 

в  человеческом бытии стала основанием проблем-
ного поля нашей работы и определила цель нашего 
исследования. 

Надо сказать, что в неклассическом мыслитель-
ном пространстве подвергаются критике не столько 
содержательные моменты накопленного культурой 
знания, сколько глубинные способы мыслить мир, 
архетипы и матрицы мышления. В современной 
философии рациональность понимается как кон-
кретно-исторический феномен, что дает основание 
философам критиковать не столько саму рацио-
нальность, сколько ее определенные типы. В целом 
критика ведется по отношению к просвещенческо-
му (излишне самонадеянному и оптимистичному 
в отношении самооценки) типу рациональности. 
Рациональность в современной культуре из «при-
лагательного» стала «существительным», то есть 
самостоятельной субстанцией, что само по себе оз-
начает не столько овладение ею, сколько ее полный 
разрыв с бытием. Следовательно, произошел отход 
от принципа тождества бытия и мышления. Реаль-
ность обнажила его в виде антитезы формализован-
ного, излишне теоретизированного знания и жизни 
(как истока знания).

Следует отметить, что, несмотря на то, что не-
классический способ мышления больше называют 
иррациональным, зачастую бросается в глаза из-
лишняя рационализация сфер жизни. Человек все 
более становится прагматичным, нацеленным на 
близкие цели. Да, жизнь современного человека до-
статочно рационализирована, но разумна ли? Не яв-
ляется ли виной тому инструментальное отношение 
к рациональности? 

В.С. Швырёв назвал свою работу «Рациональ-
ность как ценность культуры» [3], однако совре-
менная критика рациональности нередко может 
склонять к прямо противоположному выводу, и это 
трагично. «Культура, – как верно отмечал Й. Хей-
зинга, – должна быть метафизически ориентирован-
ной, либо ее нет вообще» [4]. В работе мы исходили 
из гипотезы, что кризис современного типа рацио-
нальности и дискредитация его как ценности куль-
туры обусловлены изменой высшим смысловым 
– метафизическим – целям человеческого бытия и 
нацеленностью на решение узких, сиюминутных, 
прагматических задач современного человека.

Скорее всего, именно у И. Канта, концептуально 
разводившего рассудок и разум как две различные 
ступени (или способности) рационального, воз-
никла специальная проблематизация форм рацио-
нальности. Впоследствии рассудочное мышление, 
направленное на эмпирию, стало трактоваться не 
только как аналог научного мышления, но и как 



Социология

267

Вестник экономики, права и социологии, 2025, № 4

примитивная ориентация мышления исключитель-
но на повседневные нужды человека. Действитель-
но, рассудочный уровень мышления по существу не 
имеет метафизического содержания, так как направ-
лен лишь на сущее и во многом представляет со-
бой лишь отклик на «агрессию» эмпирии, и в этом 
контексте его носитель пассивен, реактивен. Рассу-
дочному уровню может соответствовать состояние 
«мне мыслится», в котором мысли как будто сами 
по себе хаотично крутятся в человеке, подчиняя его 
себе. Разумный же уровень многими вообще не за-
действован: человек не обременяет себя им. Разум-
ное мышление не может быть «навязано» ни сущим, 
ни кем-то из людей, оно свободно запускается чело-
веком актом воли. Когда И. Кант выдвигал требова-
ние к «просвещенному человеку»: «Имей мужество 
пользоваться собственным умом» [5], он, как мы по-
лагаем, призывал задействовать именно разумную 
способность человека. При этом мы же понимаем, 
что речь у него вовсе не идет об инструментальном 
отношении к рациональному. В этой связи проблема 
«инструментального» отношения к разуму (пользо-
вания разумной способностью) требует конкрети-
зации и носит амбивалентный характер. Итак, что 
означает «пользоваться» разумом и каковы послед-
ствия такого использования?

Как известно, именно в специфике мышления 
современного человека и прежде всего в его инстру-
ментальном характере философы узрели причины 
тоталитаризма, фашизма и «антропологической ка-
тастрофы». Причем обвинениям подверглась пре-
жде всего философия (метафизика), изменившая 
«истине бытия», и связанная с ней наука, способ-
ствующие господству «эпохи хватки человека» 
(М.  Хайдеггер) и превращению всего и вся, в том 
числе и самого человека, в сырье.

ХХ в., в лице представляющих его философов, 
показал, что человек может использовать свою мыс-
лительную способность в антигуманных целях. 
Неожиданной может показаться критика рацио-
нальности за его репрессивную природу. Принцип 
отношения к мысли как к поступку М.М. Бахтина 
сработал в «обратном направлении» – как осуж-
дение рациональности. Но при этом подспудно, 
по-новому, «раскрылась» идея, согласно которой 
эпистемология может развиваться только как «соци-
альная эпистемология».

К числу философов, наиболее ярко обосновываю-
щих «репрессивность» рационального, принадлежал 
О. Розеншток-Хюсси. На основе анализа историче-
ских смещений смыслов он доказывает, что слово 
«ratio» стало «расовым мышлением». Причиной это-
му он считает отрыв разума и мышления от речи.

Аргументируя свою позицию, О. Розеншток-
Хюсси показывает, что исторически греческое слово 
«Логос» со смыслом «беседа», «речь» (в том числе 
и «беседа интеллекта с самим собой») было вытес-

нено словом «Нус», означающим «мышление», и за-
тем – латинским словом «ratio», из которого потом и 
было выведено слово «раса». В итоге слово «Ratio» 
стало обозначать мышление, смотрящее «на речь 
сверху вниз» [6, c. 7], потерявшее связь с речью.

Таким образом, «ratio» был «вырван из его об-
щественной материнской почвы, ‟логоса”» [6, c. 9], 
в результате чего мышление разделилось на объек-
тивное и субъективное. По существу, О. Розеншток-
Хюсси задает новый контекст аргументаций против 
«гносеологической робинзонады». Рациональность, 
по его мнению, вследствие всех подмен стала ин-
струментом соотнесения объекта и субъективной 
мысли, но не человека с человеком; разрыв мышле-
ния с логосом-речью свел на нет субъект-субъект-
ное отношение. «‟Ratio” становится объективным 
основанием объяснения вещей и субъективным по-
рядком существования всех мыслей» [6, c. 8]. Тем 
самым мышление стало инструментом познания 
«немого мира» [6, c. 13] – тех объектов, «которые не 
задают встречных вопросов» [7, c. 80].

Человек стал мыслить «расово», то есть, по мне-
нию О. Розенштока-Хюсси, выискивать родовые, 
неизменные признаки вещей, но в результате при 
этом сам стал природной вещью, «расой». Так, раз-
мышление о человеке ведется с точки зрения фор-
мально внешнего (ветеринарного, как он его обо-
значает) вопроса: «Что есть человек?», пригодного, 
по мнению О. Розенштока-Хюсси, «скорее для того, 
чтобы описать породу собак» [6, c. 11]. Он называет 
это мышление «расовым» еще и потому, что люди 
в нем редуцированы к вещам. Полагаем, что в свя-
зи с этим можно говорить и о таком феномене, как 
«дегуманизация мышления». В расовом мышлении 
исчез человек во всем богатстве его сущностных 
проявлений; вопрошание о человеке ведется в нем 
как о «что», как о вещи среднего рода, «заменимом 
существе» [7, c. 82]. 

«Расовое мышление», превращая человека в не-
мое существо, находящееся «за пределами беседы», 
в итоге одновременно делает его статистическим, 
исчисляемым объектом, объектом планирования. 
О.  Розеншток-Хюсси образно описывает данный 
процесс как превращение человека из субъекта 
в  именительном падеже в объект в винительном 
падеже. Ему соответствует мышление экономиче-
ского человека. Мышление редуцируется к счету 
и планированию – к «числовому разуму» [6, c. 29], 
для которого число важнее слова. О. Розеншток-
Хюсси отмечает, что движение от Логоса к «расе» 
могло означать движение «к Гитлеру» [см.: 6, c. 10]. 
Господство такого мышления, то есть абстрактная 
постановка вопроса «Что есть человек?», уничтожа-
ющая суть человека, в результате привело к сжига-
нию людей в печах концлагерей и высылке людей 
в  лагеря: «Эпоха светской мудрости закончилась 
концентрационными лагерями, где нагому человеку 



СоциологияВестник экономики, права и социологии, 2025, № 4

268

отказывали в имени и месте проживания, должно-
сти и предназначении» [7, c. 87], где он превращал-
ся в  «номер», «голое количество». О. Розеншток-
Хюсси, к примеру, обвиняет в этом «математику», 
которая не останавливается перед человеком. «Рас-
пространение математики привело к умерщвлению, 
отравлению газом в душегубках, кастрации, се-
лекции, высылке миллионов людей, поскольку ма-
тематика мира не в состоянии остановиться перед 
человеком» [8, c. 38]. Он считает, что нельзя заста-
вить людей говорить при помощи числа или логики, 
они могут разговаривать только при помощи речи, 
и именно беседа с другим человеком (а не «беседа 
о  чем-то») является для него человекоформирую-
щим пространством, в котором каждый из нас всег-
да не завершен.

М. Хайдеггер также беспокоит проблема господ-
ства мышления, связанного с особым пристрасти-
ем человека к построению планов, налаживанию 
производства, к тому, чтобы рассчитывать резуль-
тат движения к цели. В речи, опубликованной под 
названием «Отрешенность», он называет его «вы-
числяющим мышлением» и противопоставляет ему 
«осмысляющее раздумье». «Такое мышление будет 
калькуляцией даже тогда, когда оно не оперирует 
цифрами и не пользуется калькулятором или ком-
пьютером» [9, c. 104]. Оно, по словам М. Хайдег-
гера, без конца калькулирует «выгодные возмож-
ности». Поэтому он часто называет данный вид 
мышления «хитроумием». Главное – «вычисляющее 
мышление» просто что-то узнает, но «не способно 
подумать о смысле, царящем во всем, что есть» [9, 
c.  104], как это присуще «осмысляющему разду-
мью», требующему высшие усилия. Таким образом, 
бич «вычисляющего мышления» состоит в его ото-
рванности от смыслов.

По М. Хайдеггеру, в современном мире можно 
наблюдать «бегство от мышления». По его мнению, 
если вычисляющее мышление станет единствен-
ным способом мышления и полностью вытеснит 
«осмысляющее раздумье», то тогда это «хитроу-
мие» обернется «бездумностью». «Бездумность – 
зловещий гость, которого встретишь повсюду в се-
годняшнем мире, поскольку сегодня познание всего 
и вся доступно так быстро и дешево, что в следую-
щее мгновение полученное так же поспешно и за-
бывается» [9, c. 103].

Однако М. Хайдеггер осуществляет критику 
мышления не ради критики мышления, а вследствие 
того, что видит ужасающие последствия распро-
странения «вычисляющего мышления». В этой ра-
боте он, как и во многих других работах, критикует 
превращение человеком мира в сырье: «Мир теперь 
представляется объектом, открытым для атак вы-
числяющей мысли, атак, перед которыми уже ничто 
не сможет устоять. Природа стала лишь гигантской 
бензоколонкой, источником энергии для современ-

ной техники и промышленности» [9, c. 107]. И ви-
ной тому – господство «вычисляющего мышления». 
М.  Хайдеггер опасается зависимости человека от 
технических приспособлений. В результате проис-
ходит «опустошение сущности» человека. «Страш-
но на самом деле не то, что мир становится полно-
стью технизированным. Гораздо более жутким 
является то, что человек не подготовлен к этому из-
менению мира, что мы еще не способны встретить 
осмысляюще мысля то, что в сущности лишь начи-
нается в этом веке атома» [9, c. 108].

Хотим обратить особое внимание на то, что 
М. Хайдеггер данную ситуацию связывает с насту-
плением «на жизнь и сущность человека» [9, c. 108]: 
человек тем самым отрекается от своей «глубочай-
шей сущности» – от того, «что он есть размышляю-
щее существо» [9, c. 111]. Можно сделать вывод, что 
тем самым формируется новая форма отчуждения 
человека, господствующая в ХХ в. 

Надо сказать, что в ряде других работ («Что зна-
чит мыслить?», «Время картины мира», «Преодоле-
ние метафизики» и др.) Хайдеггер противопостав-
ляет «вычисляющему» или «рассчитывающему» 
мышлению «бытийное мышление», ориентирован-
ное на «истину бытия».

М. Хоркхаймер рассматривает господство ин-
струментального разума как закономерный итог 
развития капитализма, что, по сути, означает окон-
чательный разрыв разума с его объективной приро-
дой и приводит к дегуманизации и исчезновению 
человеческого смысла бытия. Инструментальный 
разум развивался в Европе в форме рационального 
овладения природой, в котором главными критери-
ями становятся способности человека эффективно 
контролировать все процессы, а именно «способ-
ности рассчитывать вероятность и координировать 
выбранные средства с данной целью» [10, с. 30]. 
Инструментальный разум ставит во главу угла эф-
фективность и выгоду, что приводит к игнориро-
ванию моральных и этических принципов. Однако 
есть истинный разум, который формируется у лю-
дей как способность осознанно относиться к своей 
жизни; он направлен на достижение согласия че-
ловека и с миром природы, и со своей собственной 
природой. 

Свою интерпретацию эпохи модерна даёт 
М. Фуко в фундаментальной концепции дисципли-
нарного знания, которая построена исходя из взаи-
мообусловленности субъекта и власти. Он рассма-
тривает не просто феномен власти и её отношений, 
а особые «дисциплинарные институты», представ-
ляющие собой взаимообусловленность контроля 
и производства власти и знания. Знание формиру-
ет свой, присущий эпохе объект – человеческую 
массу, население, которое нуждается в «политиче-
ской» заботе. И в этом смысле для М. Фуко позиция 
И.  Канта становится предельно ясной, поскольку 



Социология

269

Вестник экономики, права и социологии, 2025, № 4

«помещение людей в дисциплинарные институты и 
навязывание им определенных режимов – это есть 
один из способов, какими власть «укладывает» яв-
ления в свою, образно говоря, «априорную форму 
созерцания» [11, с. 180]. Именно в биополитике, ко-
торая является формой рациональности как контро-
ля над жизнью населения, но не индивида, М. Фуко 
видит новый аспект осмысления рациональности. 
На первый взгляд, это может выглядеть как возвра-
щение объективного разума в свое прежнее лоно. 
Ничего предосудительного не имеет концепция 
«биовласти», известная с античности – не только 
как «принуждение к жизни», как «практика заботы 
о себе», но и как «практика заботы себя», поскольку 
она возникла в процессе выбора оптимальных спо-
собов создания условий достойной жизни человека, 
свободы внутреннего мира, в частности, обоснова-
ния идеалов пайдейи. «Забота себя» как «техника 
себя» или субъективация – как то, что направлено 
на подлинное высвобождение внутреннего мира че-
ловека, в отличие от «заботы о себе», которая, на са-
мом деле, ведет к порабощению человека [12, с. 8]. 
Подобно тому, как пайдейя содержала сущност-
ную задачу воспитания и образования гражданина 
для более лучшего управления человека именно 
государством (Алкивиад в одноименном диалоге 
Платона), так и в концепции М. Фуко идеалы этой 
пайдейи реализуются в связке с дисциплинарны-
ми механизмами. М. Фуко обозначает биополитику 
следующим образом: «…начиная с XVIII в. пыта-
лись рационализировать проблемы, поставленные 
перед правительственной практикой феноменами, 
присущими всем живущим, составляющим насе-
ление: здоровье, гигиена, рождаемость, продолжи-
тельность жизни, потомство...» [13, с. 413]. «Рас-
пределённая власть», т.е. власть, растворившаяся 
в «дисциплинарных институтах», по М. Фуко, об-
ращается, прежде всего, к телесности человека, ра-
ционально «выправляя» ее особенности, поскольку 
они привносят сложности для функционирования 
государства. Человек как конструкт, требующий по-
стоянного корректирования, явлен как существо, 
потерявшее свою уникальность в массе живого на-
селения. Вот таков результат самых «благих намере-
ний» разума, который внешне позиционировал себя 
как объективный; поэтому в целом неудивительна 
перманентная возможность генетической «сращён-
ности» такой «распределённой власти», например, 
с евгеникой и с воспроизводством социальной ос-
новы любых форм тоталитарного государства в ХХ 
и ХХI вв.

Эти тенденции постоянно напоминают нам об 
энтропийных процессах в разных сферах соци-
ального. Так, идеалы подлинной образованности 
формируют свои смыслы в каждую эпоху. Наша 
современная система образования является ареной 
бесконечных экспериментов, которые никак не под-

готовлены экспертным сообществом, а вызваны 
популистскими или келейными интересами опре-
деленных социальных (и политических) субъектов. 
Так, средняя школа из пространства формирования 
мышления, знания, умения и человеческих смыслов 
превратилась в «фабрику» информационных ресур-
сов для успешного прохождения различных экзаме-
нов: «система образования проводит социализацию 
пенитенциарного типа, посредством которой пени-
тенциарная культура проникает в общество и захва-
тывает его» [14, с. 25]. 

Почему ЕГЭ в средней школе не позволяет опре-
делять и понимать личностное, нравственное на-
полнение личности? А оно должно это делать? В та-
ком случае систему реализации инструментального 
разума следует рассматривать как способ форми-
рования только образовательных компетенций, т.е. 
знания, выраженного в причинно-следственной свя-
зи законов и принципов, описывающих изучаемую 
сферу универсума. Это абсолютно соответствует 
логике математики, естествознания, технических 
наук, в которых сам метод познания и его резуль-
тат есть рационально, абстрактно и символически 
представленное знание об объекте. Это необходи-
мое и достаточное условие так называемого «точ-
ного знания»  ̶ «к концу XIX в. могло показаться, 
что естественные науки, развертывавшиеся во всем 
своем блеске, окончательно обозначили нормы, ко-
торым должна следовать подлинная наука, и таким 
образом навязали современной мысли свои методы 
как единственный путь к настоящему знанию» [15, 
с. 115–151]. 

Итак, в работе нами исследованы концепции 
И. Канта, М. Шелера, О. Розенштока-Хюсси, М. Хай-
деггера, Й. Хёйзинги, М.Хоркхаймера, М.  Фуко, 
М.М. Бахтина, В.С. Швырёва, в которых поставле-
ны под вопрос триумф, абсолютная ценность, не-
погрешимость человеческого разума как основания 
нововременной культуры. В философии и в целом 
в  культуре Нового времени был сформирован под-
ход, согласно которому природа, общество, государ-
ство и сама природа человека могут быть не только 
поняты, но и преобразованы с помощью достовер-
ного и ясного знания. Однако разум проявил себя 
«парадоксально», выпятив оборотную сторону – как 
иррациональная, разрушительная сила. Во многом 
это происходило ввиду оторванности от глубинных, 
метафизических смыслов человеческого бытия. 

Важно указать, что сама категория «рациональ-
ность» в определенном смысле есть продукт «ин-
струментального» овладения разумом и интериори-
зации ее в человеческую способность. И как любая 
деятельность по присвоению определенной сущ-
ностной силы, процесс овладения разумом также 
имеет свои издержки.

Разработка вопросов о природе рациональности 
интересна не только в плане понимания процес-



СоциологияВестник экономики, права и социологии, 2025, № 4

270

сов отчуждения от метафизики, начавшихся еще 
в XIX в. в рамках негативной диалектики филосо-
фии жизни, позитивизма. Это имеет смысл прежде 
всего для понимания судеб современной культуры, 
которая демонстрирует способность к своему со-
вершенно автономному, а потому непредсказуемо-
му ходу развития  ̶ но эта реальность, чтобы «стать 
культурой, … должна обладать двумя признаками: 
отделиться от природы, войдя в мир человеческих 
отношений, и отделиться от своего творца человека, 
став самостоятельным предметом» [16, с. 39].

Фантомы рациональной культуры могут поста-
вить под вопрос существование социума, именно 
это побуждает искать способы гармонизации раци-
онального и иррационального в культуре не толь-
ко в философских концепциях, но и в динамике 
живых социальных процессов, которые с постоян-
ством демонстрируют абсурдность диктата силы, 
тоталитарных режимов. Проблема равновесия этих 
начал гораздо сложнее, поскольку ни сама по себе 
рациональность, ни иррациональность не являются 
искомой величиной решения задачи бытия челове-
ка в мире, скорее, они одновременно являются не-
обходимыми зеркальными критериями для своего 
утверждения в социуме. В нашем вопросе о роли 
ценностного статуса рациональности таким кри-
терием является только человек, но не как апофеоз 
его иррациональности, а как мост между («мета») 
рациональным и иррациональным, что позволяет 
ему стать подлинным субъектом. Но это возможно, 
когда человек, человечество осознает себя в каче-
стве предмета собственных штудий. Рациональное 
постижение мира и мир как выражение рациональ-
ности – разнятся. Но для двух этих ипостасей мира 
возможен такой критерий: «если человек освобо-
дится от всего того, чем он не является, то останется 
его подлинная субстанция, человечность» [17]. 

Швырёв В.С. Рациональность как ценность 
культуры. Традиция и современность. М.: Про-
гресс-Традиция, 2003. 176 с.
Хейзинга Й. В тени завтрашнего дня. URL: 
https://royallib.com/book/heyzinga_yohan/v_
teni_zavtrashnego_dnya.htm (дата обращения: 
09.09.2025).
Кант И. Ответ на вопрос: Что такое просве-
щение? // Кант И. Сочинения. В 6 т. Т. 6. М.: 
«Мысль», 1966. С. 25–36.
Розеншток-Хюсси О. Раса мыслителей, или Гол-
гофа веры // Розеншток-Хюсси О. Избранное: 
Язык рода человеческого / Пер. с нем. и англ. М.; 
СПб.: Университетская книга, 2000. С. 7–35.
Розеншток-Хюсси О. Что есть человек? В за-
щиту неспециалиста // Розеншток-Хюсси О. Из-
бранное: Язык рода человеческого / Пер. с нем. 
И англ. М.; СПб.: Университетская книга, 2000. 
С. 77–88.
Розеншток-Хюсси О. Рабочие учат слишком 
мало, а учителя слишком много: разгадка Авгу-
стином загадки времени // Розеншток-Хюсси О. 
Избранное: Язык рода человеческого / Пер. с 
нем. и англ. М.; СПб.: Университетская книга, 
2000. С. 36–76.
Хайдеггер М. Отрешенность // Хайдеггер М. 
Разговор на проселочной дороге: Избр. ст. позд. 
периода творчества / Пер. с нем. М.: Высш. шк., 
1991. С. 102–111.
Хоркхаймер М. Затмение разума. К критике ин-
струментального разума / М. Хоркхаймер; пер. 
с англ. А.А. Юдина; предисл. В.Ю. Кузнецов; 
науч. ред. В.Ю. Кузнецов. М.: Канон+ РООИ 
«Реабилитация», 2011. 224 с.
Сокулер З.А. Методология гуманитарного по-
знания и концепция «власти-знания» Мишеля 
Фуко. М.: ГЭОТАРМедиа, 2011. URL: http://
www.studentlibrary.ru/book/970409169V0078.
html https://iphras.ru/elib/Ph_csc4_17.html (дата 
обращения: 10.09.2025).
Савельева Н.В. Между свободой и подчинением: 
«техники себя» в работах Мишеля Фуко // Ин-
теракция. Интервью. Интерпретация. 2015. Т. 7. 
№ 9. С. 7–15.
Фуко М. Надо ли считать, что все просвети-
тельские идеи не были реализованы? // Исто-
рия сексуальности. Т. I: Воля к знанию ВОЛЯ К 
ИСТИНЕ: по ту сторону знания, власти и сек-
суальности. Работы разных лет. Пер. с франц. 
М.: Касталь, 1996. 448 с. URL: https://predanie.
ru/book/221390-i-volya-k-istine-po-tu-storonu-
znaniya-vlasti-i-seksualnosti/ (дата обращения: 
10.09.2025).
Карпов А.О. Нравственный вопрос образования 
// Философские науки. 2025. № 68(2). С. 7–32. 
https://doi.org/10.30727/0235-1188-2025-68-2-7-32 
Хёйзинга Й. Задачи истории культуры // Хёйзин-
га Й Homo Ludens; Статьи по истории культуры 
/ Сост., пер. и авт. вступ. ст. Д.В. Сильвестров; 
Науч. коммент. Д.Э. Харитоновича. М.: Про-

1.

2.

3.

4.

5.

6.

7.

8.

9.

10.

11.

12.

13.

14.

15.

Литература:

Шелер М. Философское мировоззрение // Ше-
лер М. Избранные произведения / пер. А.В. Де-
нежкина, А.Н. Малинкина, А.Ф. Филиппова; под 
ред. А.В. Денежкина. М.: Издательство «Гно-
зис», 1994. С. 3–128.
Кант И. Религия в пределах только разума // 
Кант  И. Трактаты и письма. М.: Наука, 1980. 
С. 78–278.



Социология

271

Вестник экономики, права и социологии, 2025, № 4

Rationality: the Value and/or the Anti-Value of Culture?

Ibragimova Z.Z., Saykina G.K., Yurinov V.Yu.
Kazan (Volga Region) Federal University

The purpose of this work is a critical and reflective analysis of a number of modern concepts of 
rationality, revealing its contradictory nature and inhumane orientation. This made it possible to 
problematize the thesis of "rationality as a cultural value" (V.S. Shvyrev) and to explore rationality in 
the plane of socio-epistemological discourse. The concept of "racial thinking" by O. Rosenstock-Hussey 
reveals the features of a phenomenon that, according to the authors, can be defined as "dehumanization 
of thinking." The scientific novelty of the research is the substantiation of the following theses: 1) the 
dominance of "calculating thinking" (M. Heidegger), "reason as an organ of calculation" (M. Horkheimer), 
"distributed power" (M. Foucault) can be described as a new – spiritual – form of human alienation, 
2)  rationality is not at all the dominant and highest expression of culture: the colossal power of the 
human mind, manifested by in his power over the external and his own nature, and thus in the creation 
of culture, he revealed himself at the same time in a self–denying capacity - as a possible source of the 
destruction of culture. In this regard, it is particularly important to clarify the reasons for the appearance 
in modern culture of absurd and inhuman "grimaces" of rationality caused by the renunciation of man 
from his destiny.

Keywords: rationality, reason, reason, computational thinking, existential thinking, man, culture, value

гресс-традиция, 1997. С. 115–151. URL: http://
anna-ganzha.narod.ru/huizinga_homo_ludens.pdf 
(дата обращения: 10.09.2025).
Доброхотов А.Л. § 9. Культура как регион бы-
тия // Доброхотов А.Л. Телеология культуры. М: 
Прогресс-Традиция, 2016. URL: livelib.ru:https://
www.livelib.ru/book/112566/readpart-teleologiya-

kultury-aleksandr-dobrohotov/~14 (дата обраще-
ния: 10.09.2025).
Зиммель Г. Избранное. Созерцание жизни / Сост. 
С.Я. Левит. М.; СПб.: Университетская кни-
га, Центр гуманитарных инициатив, 2015. 416 
с. URL: https://royallib.com/read/zimmel_georg/
izbrannoe_sozertsanie_gizni.html#0 (дата обраще-
ния: 10.09.2025).

16.
17.


